
УДК 821.163.41-14 Лалић, Иван В. 
https://doi.org/10.18485/godisnjak.2025.20.9 

Милица Р. Миланков*	 Оригинални научни рад   
Институт за књижевност и уметност	 Примљен: 5. 09. 2025. 
Београд	 Прихваћен: 30. 10. 2025. 
ORCID-ID 0009-0003-8574-8965	

,,ПИЕТАˮ ИВАНА В. ЛАЛИЋА: ЕКФРАЗА 
ВИЗУЕЛНОГ МОДЕЛА И ПОХВАЛА ВИЗУЕЛНЕ 

УМЕТНОСТИ

У раду посвећујемо пажњу песми ,,Пиета” из песничке збирке 
Писмо (1992) Ивана В. Лалића. Песми није посвећена нарочита пажња 
у досадашњој науци, с изузетком неколиких вредних студија, на чије се 
идеје надовезујемо. Наш главни фокус представља истраживање приро-
де Лалићевих стихова кроз призму различитих теорија екфразе. Темеље 
интерпретацији поставља теорија екфразе визуелног модела (Тамар 
Јакоби). Примењујући, али и преиспитујући претпоставке теоријâ Леа 
Шпицера, Марија Кригера, Венди Стајнер, Џејмса Хефернана, Тамар 
Јакоби и других, и спајајући наизглед противречне теоријске импликације, 
анализирамо однос дескриптивности и наративности, статичности и ди-
намичности, простора и времена, те видљивог и невидљивог у Лалићевој 
песми. Остварујемо и нужни интердисциплинарни дијалог с историјом 
уметности, хришћанском иконографијом и визуелним представама сугери-
саним насловом песме, то јест pietà композицијама, које доводимо у везу 
с привилегованим темама и мотивима Лалићеве поезије – Богородицом и 
љубављу. Ослањајући се на дуговеку традицију тумачења односа између 
књижевних и визуелних уметности, закључујемо да Лалићева ,,Пиета” не 
дозвољава свођење на било који теоријски оквир без остатка – средства на 

* milica.milankov00@gmail.com



Милица Р. Миланков170

којима почива откривају да она представља својеврсну вербалну похвалу 
визуелне уметности о којој пева. 

Кључне речи: Иван В. Лалић, ,,Пиетаˮ, Писмо, pietà, Богородица, 
екфраза, однос дескриптивности и наративности, просторне и временске 
уметности, видљиво и невидљиво.

Богата и драгоцена традиција тумачења песничке збирке Писмо 
(1992) Ивана В. Лалића, традиција која почива на напорима трудољубиво 
улаганим у расветљавање песнику важних и у збирци повлашћених тема, 
мотива и идеја, песму ,,Пиетаˮ1 ипак није досад поставила у сáмо сре-
диште интерпретативне пажње.2 Песма која се у Лалићевој претпоследњој 
збирци нашла у циклусу са неким од најлепших, најчитанијих и највише 
анализираних песама, попут песама ,,Шапат Јована Дамаскинаˮ и ,,Никада 
самљиˮ, завређује нарочиту пажњу не само због неупитног уметничког 
квалитета. Она у себи сабира неке од круцијалних преокупација свеколиког 
Лалићевог песничког света и његових поетичких доминанти. Посредно 
или непосредно, ,,Пиетаˮ одражава истанчан осећај за песничку транс-
позицију фигуре Богородице,3 хришћанске мотиве,4 тему љубави, тему 
спасења, однос видљивог и невидљивог,5 однос простора и времена,6 те 
брижљиво неговану песничку слику.7 У овај низ неминовно спадају и неки 

1 В. Лалић 2022: 75. Наводи из песме биће дати према овом издању. 
2 Међу изузецима се налазе текстови ,,Наративност поезије Ивана В. Лалићаˮ Бојане 

Стојановић Пантовић (2007: 93–108) и ,,Слика, икона и скулптура Богородице у песмама Ива-
на В. Лалићаˮ Ане Козић (2024: 53–61). У њима су ауторке посветиле извесну пажњу песми 
,,Пиетаˮ и изнеле драгоцене идеје, о којима ће у овом раду свакако бити речи. 

3 О фигури Богородице у Лалићевом песништву, од обиља литературе, в.: Стојановић 
2007: 67–123; Алексић 2012: 401–410; Миленковић 2020: 201–221; Благојевић 2023: 137–155; 
Козић 2024: 53–61.

4 О религиозној тематици и хришћанским мотивима у песништву послератног модер-
низма в.: Башчаревић 2016: 9–20. 

5 О односу видљивог и невидљивог у Лалићевој поезији, в. исказ самога песника: Лалић 
1997: 280 и, такође из мора литературе, уп.: Велмар Јанковић 1987: XXIX; Јовановић 1994: 
165; Јовановић 1997б: 13 и даље; Делић 2003: 9; 

6 О односу простора и времена, о којем проговара и лирски субјект песме ,,Места која 
волимоˮ (в. Лалић 1969: 85), в.: Петровић 1988: 947; Јовановић 1994: 188; Јовановић 1997б: 
12; Јаћимовић 2007: 114. 

7 О песничкој слици у Лалићевој поезији и поетици најпре в. песниково поимање слике 
(Лалић 1997: 268, 287), често проматране у вези с поезијом и поетским наслеђем Војислава 
Илића, а елабориране и у засебном есеју о Војиславу Илићу (в. Лалић 1997: 29–44), а потом 
уп.: Јовановић 1994: 165; Божовић 1996: 38; Урошевић 1996: 27; Микић 1996: 69–95; Шеатовић 
Димитријевић 2004: 55; Христић 2005: 109; Бошковић 2007: 422; Лазаревић ди Ђакомо 2012: 
144; Миленковић 2019: 80.



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 171

од Лалићевих доминантних поступака – интертекстуалност и цитатност. 
Већ сâм наслов ,,Пиетеˮ недвосмислено указује на интерсемиотички, 
односно интермедијални цитат8 из домена ликовних уметности. На тај 
начин, ова песма ступа у важну микрозаједницу песама из збирке Писмо 
које остварују дијалог с историјом уметности, попут песама ,,Грчка гр-
нчаријаˮ, ,,Меланхолијаˮ, ,,Римска елегијаˮ, ,,Шапат Јована Дамаскинаˮ 
и других. Расветљавање одликâ, значаја и свеукупне песничке вредности 
,,Пиетеˮ из новог угла позива на велик теоријски екскурс о интертекстуал-
ности, цитатности, а понајвише о екфрази и разноликим видовима њеног 
испољавања, али и на интердисциплинарни дијалог с историјом уметности 
и хришћанском иконографијом. 

Сâм Лалић је једном приликом изнео сопствено виђење цитатности, 
већ чувено и с разлогом радо навођено: 

Замислите да је песма један осетљив тонски запис; у њему ћете разабрати и 
пратеће, разнородне звуке или шумове, неодвојиве од акустике простора где је 
запис настао. То је та цитатност, ако одређену културу или традицију схватимо 
као простор снимка тонског записа. (1997: 277)

,,[П]ратећ[и], разнородн[и] зву[ци] или шумов[и]ˮ не обухватају само 
језичке цитате – подстакнути како Лалићевим доживљајем цитатности 
тако и самим његовим песничким опусом, проучаваоци деценијама указују 
на различите манифестације цитатности, интертекстуалности и интер-
медијалности у делу Ивана В. Лалића.9 Интертекстуалност је, штавише, 
проглашена ,,једн[ом] од фундаменталних одликаˮ (Бошковић 2007: 422) 
поетике овог песника, који је непрестано успостављао ,,лирски дијалог 
са временом, историјом и културомˮ (Јовановић 1997б: 11). У Писму, у 
којем је Лалићев песнички развој ,,досегао врхунацˮ (Петковић 2007: 189), 
песник видно ,,усложњава интертекстуални материјалˮ (Шеатовић Дими-
тријевић 2004: 121). Поводом Четири канона речено је да се у Лалићевој 
поезији цитатност не може ,,ограничити само на језички цитат, већ као и 
у осталим његовим песмама овде находимо мноштво интерсемиотич-

8 Функционално раслојена у утицајној теорији Дубравке Ораић Толић, цитатност се 
испољава, између осталог, и у виду интерсемиотичких, односно интермедијалних цитата, који 
упућују на подтекст пореклом из друге врсте уметности (в. 1990: 21–22).

9 Сажет преглед одабраних истраживањâ на тему Лалићеве интертекстуалности в. у: 
Делић 2019: 622–623. Из тог прегледа, али и других извора, издвајамо радове који из различитих 
углова проматрају овај феномен: Стипчевић 1999: 35–53; Стојановић 2007: 67–123; Шеатовић 
Димитријевић 2004; Стојановић Пантовић 2007: 93–108; Петковић 2007: 215–230; Јовић 2007: 
231–263; Петровић 2007: 345–365; Делић 2011; Лазаревић ди Ђакомо 2012: 71–163; Благојевић 
2023: 137–155; Козић 2024: 53–61. О аутоцитатности пак у збиркама Страсна мера и Писмо 
в.: Аврамовић 2015: 79–104.



Милица Р. Миланков172

ких цитата, из иконографије и сликарстваˮ (Стипчевић 1999: 48 – наш 
курзив). Последња песникова збирка доживљава се као ,,велика – једна 
од највећих у српској поезији – химна поезији и уметности уопште 
(сликарству и, посебно, музици)ˮ (Јовановић 1997б: 80 – наш курзив). 
Ови важни закључци вишеструко су потврђивани: 

Дијалошка природа Лалићеве поезије се не исцрпљује само у истраживању ин-
тертекстуалних релација његових пјесама са лириком свијета. Лалићев дијалог 
прелази и на терен других умјетности и медија, превасходно музике, а онда и 
сликарства. (Делић 2019: 623) 

Зато ,,интертекстуалне релацијеˮ у Лалићевој поезији јесу и ,,интер-
медијалне, естетске и културно-историјскеˮ (Делић 2019: 624).10 Поводом 
песме ,,Пиетаˮ истакнуто је да песник остварује чак двоструку интер-
текстуалну везу – с Тином Ујевићем и pietà композицијом, од којих је 
Микеланђелова скулптура из Ватикана свакако најчувенија (в. Стојановић 
Пантовић 2007: 105). Уз песму ,,Пиетаˮ, и песме ,,Фра Анђелико слика 
Благовестиˮ, ,,Kunsthistorisches Museumˮ и ,,Шапат Јована Дамаскинаˮ, 
у којима је фигура Богородице посредована кроз различите уметничке 
форме, сведоче о Лалићевој ,,интертекстуалност[и], интеркултуралност[и] 
и интермедијалност[и]ˮ (Козић 2024: 59), односно о томе да ,,Лалићева 
култура сеже веома далеко, и дубоко, па безмало да нема простора ев-
ропске културе до којега се није пружио корен Лалићевог радознања.ˮ 
(Стипчевић 1999: 38) 

Свака анализа интертекстуалних и(ли) интермедијалних веза у 
Лалићевој (и не само Лалићевој) поезији ваљало би да пође од следећег 
сазнања: ,,Да би цитат функционисао у вези са прототекстом потребно 
је да у читаочевој свести постоји живо сећање о целој песми, или одељку 
песме, из којих је цитат узет.ˮ (Стипчевић 1999: 48) Другим речима, пес-
ник тражи од нас реципијената ,,да наиласком на цитат сами досегнемо 
прототекст. У вези са прототекстом ми допуњујемо смисао и значење 
Лалићеве поезије.ˮ (Стипчевић 1999: 49) Да ли песма садржи интрасе-
миотички или интерсемиотички цитат, односно да ли остварује дијалог 
са другим текстом или делом из друге уметности, не мења императив 
(пре)познавања прототекста – он и даље представља нужан предуслов за 
читање, разумевање и тумачење песме. У случају ,,Пиетеˮ, реципијент 
мора бити упознат с темом pietà у историји (западнохришћанске) уметно-
сти – представом мртвог Христа, тек скинутог с крста, у Богородичином 

10 В. нпр. интермедијално/интерсемиотичко проматрање Лалићеве песме ,,Фрескаˮ у: 
Шеатовић Димитријевић 2003: 483–484; Делић 2011: 121 и даље. В. и поменути рад ,,Слика, 
икона и скулптура Богородице у песмама Ивана В. Лалићаˮ (Козић 2024: 53–61). 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 173

наручју, односно крилу (уп. Финалди 2000: 60). Ликовна композиција 
на коју упућује наслов Лалићеве песме дугује свој назив италијанској 
лексеми која означава саосећање, сажаљење, (са)милост,11 а тематски се 
не подудара ни са једном сценом предоченом у јеванђељима – потиче из 
дванаестог века и премошћава јаз између Христовог спуштања са крста 
и потоњег погребења (в. Финалди 2000: 60).12 

Осим што ће поћи од свог предзнања о датој теми из историје 
уметности, читалац Лалићеве песме не сме своју рецепцију ограничити 
искључиво на Микеланђелову знамениту скулптуру из цркве Св. Петра 
у Ватикану (1498–1499) – сама песма то не захтева. Мада јесте најпозна-
тија, поменута Микеланђелова скулптура представља тек једну од три, 
односно четири скулптуре на исту тему само у Буонаротијевом опусу13 
– а свакако тек једну изведбу ове теме унутар њене дуговеке традиције у 
читавој историји уметности, не само италијанској и не само ренесансној. 

11 Гертруд Шилер (1905–1994), ауторка капиталних студија о хришћанској иконографији, 
пише о скулпторалним остварењима ове теме и подсећа на њихове називе у различитим на-
ционалним традицијама: док се у Италији очулотворена тема Богородице с мртвим Христом 
у крилу назива Pietà (исти термин присутан је и у Енглеској), у Француској је позната под 
називом la Vierge de pitié, у Немачкој die Marienklage, das Vesperbild или die Pietà, а одговарајући 
латински термин је imago beatae Virginis de pietate (1972: 179). Лалићев одабир италијанског 
термина могао би бити одраз чињенице да је италијанска варијанта најпознатија, најпри-
сутнија у историји уметности и најближа љубитељима и познаваоцима уметности, али би 
могао и имплицитно сугерисати песников одабир конкретне (италијанске) традиције и њеног 
подразумеваног корпуса уметничких дела на дату тему. У том случају, не треба занемарити 
могућност да ,,Пиетаˮ на овај начин припада медитеранском кругу тема Лалићеве поезије, 
односно одражава приврженост Медитерану као ,,духовно[м] завичај[у]ˮ (Делић 2019: 630). 
У свом приступу Лалићевој ,,Пиетиˮ, нећемо се фокусирати на италијански визуелноумет-
нички корпус, него ћемо читати и тумачити песму независно од специфичности националних 
уметничких традиција. 

О различитим аспектима Лалићевог односа према Медитерану в. и: Лалић 1997: 276, 
287; Стипчевић 1999: 53; Христић 2005: 104; Шеатовић Димитријевић 2004: 53; Шеатовић 
Димитријевић 2007: 135 и даље; Ужарева 2022. 

О Лалићевом односу према Италији као ,,де[лу] оне Лалићеве ̓ унутрашње географијеʼ 
о којој песник сам говориˮ (Лазaревић ди Ђакомо 2012: 105; в. Лалић 1997: 274) в.: Јаћимовић 
2007: 118; Лазaревић ди Ђакомо 2012: 71–163; Делић 2011: 97–114; Делић 2019: 631 и даље. 

12 Г. Шилер истиче да је прва (скулпторална) Pietà настала око 1300. године у немач-
ким манастирима: ,,Била је то нова уметничка творевина и први пут се помиње (Vesperbild) 
1298. године. Ове скулптуре су произашле из медитативне контемплације Христових мука 
у његовом Преображењу и служиле су просвећивању верника.ˮ (1972: 179) У Француској је 
овај тип скулптуре усвојен нешто пре почетка XV века, док се у Италији појавио после 1400. 
године (Шилер 1972: 181). 

13 Осим скулптуре из цркве Св. Петра у Ватикану, реч је о следећим композицијама: 
Фирентинска Pietà (око 1547–1555, Музеј Фирентинске катедрале, Фиренца), Ронданини Pietà 
(око 1556–1564, Замак Сфорцеско, Милано) и Палестрина Pietà, чија је атрибуција, заправо, 
већ дуго упитна. О трима неупитно Микеланђеловим pietà скулптурама в. Харт 1975.



Милица Р. Миланков174

Такође, иако јесте најчешће очулотворена у форми скулптуре, ову тему 
упризорио је и велик број сликара.14 Све ово важно је узети у обзир, јер 
то да ли песник алудира на конкретно уметничко дело или не – утиче на 
тумачење песме. 

Почетну тачку тог тумачења представља запажање да Лалићева песма 
представља пример екфразе,15 ,,литерарн[е] евокациј[е] просторне умет-
ностиˮ (Јакоби 1995: 600), или, прецизније, ,,вербалн[е] репрезентациј[е] 
визуелне репрезентацијеˮ (Хефернан 1993: 3).16 Већ наслов Лалићеве 
песме упућује на екфразу,17 која ,,експлицитно репрезентује саму репре-
зентацијуˮ (Хефернан 1993: 4), односно друго, визуелно уметничко дело. 
Оно што песма не открива, међутим, јесте то о којем је тачно делу реч. 
Уместо да трага за одговором на ово питање, који ће му увек измицати, 
тумач може да посегне за теоријом екфразе пиктуралног/визуелног модела, 
односно теоријом екфрастичког модела (в. Јакоби 1995: 599–649;18 Јако-
би 2004: 83; Јакоби 2007: 157–17119), коју је формулисала Тамар Јакоби. 
Речима теоретичарке, екфраза пиктуралног/визуелног модела заснива се 
на ,,заједничк[ом] имени[оцу], генерализован[ој] визуелн[ој] сли[ци]ˮ (Ја-
коби 1995: 601), која представља скуп одликâ апстрахованих из мноштва 
конкретних и међусобно тематски или на други начин сродних визуелних 
примера као извора (в. Јакоби 1995: 601–603). Односно, екфрастички модел 
подразумева одсуство конкретног уметничког дела, али значи присуство 
,,добро познатих чинилаца, приказаних на безбројним уметничким дели-
маˮ једне врсте и погодних за стварање ,,визуелн[ог] клише[а] (топос[а], 
схем[е]) у нашем умуˮ (Јакоби 2004: 83; уп. Јакоби 2007: 160–161). Под 
овим терминолошки варираним, а у бити међусобно заменљивим пој-

14 Читалац Лалићеве песме би, с правом, могао скренути пажњу на песников одабир 
речи ,,скамењениˮ као на доказ да је заиста реч о скулптури, а не о слици. Уколико, међутим, 
ову реч не доживимо у дословном, него метафоричком смислу, схватићемо да је једино важно 
да је посреди уметничко дело, на којем су фигуре непомичне, ,,скамењенеˮ. Другим речима, 
могли бисмо прихватити да је реч о слици готово исто колико и да је реч о скулптури. 

15 Тамар Јакоби истиче да је екфраза ,,кровни термин који обухвата различите видове 
превођења визуелног објекта у речиˮ (1995: 600). Стога и теорије екфразе јесу многобројне, 
али у овом раду нема ни прилике ни потребе, нити је могуће, предочавати их све. Ослањамо 
се на закључке оних теоријских поставки на које, по својој природи, позива сама Лалићева 
песма. О историји појма екфразе в. Ристић 2022б: 165–179.

16 Сви наводи из секундарне литературе на страном језику дати су у нашем преводу. 
17 На екфразу у песми је скренута пажња: Козић 2024: 53, 59. 
18 Служимо се наведеним текстом из 1995. године у оригиналу, али овде упућујемо и на 

српски превод, објављен у 457. броју часописа Поља из 2009. године (в. Јакоби 2009: 61–102).
19 Текст који је код нас објављен у преводу 2007. године, на енглеском језику први пут 

је објављен 1998. године. 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 175

мовима20 јединствене теорије, ауторка подразумева два случаја с једном 
заједничком основом – реч је о екфразама које нису ,,вербална репрезен-
тацијаˮ конкретног уметничког дела. У једном случају, екфраза не само 
што није ,,вербална репрезентацијаˮ специфичног уметничког дела, него 
није ,,вербална репрезентација визуелне репрезентацијеˮ уопште, већ саме 
стварности. У подлози таквих екфраза се заправо налазе поређења – део 
стварности је налик на визуелно уметничко дело (нпр. сцена људи за сто-
лом наличи на ликовни приказ Тајне вечере, али је и даље део стварности) 
(в. Јакоби 1995: 599–640).21 У другом случају, екфраза се одиста односи на 
уметничко дело, али је оно неподударно с конкретним делом из историје 
уметности (нпр. икона на тему смрти Св. Јована Крститеља, неподударна 
ни са једном конкретном иконом из историје уметности, али и даље икона) 
(в. Јакоби 1995: 640 и даље; Јакоби 2004: 83; уп. Јакоби 2007: 160–161). 

Очигледно је да творац ,,Пиетеˮ насловом песме не упућује на ствар-
ност, већ на визуелну репрезентацију, и не ограничава алузију на једно 
одређено визуелно дело, ,,већ апстрахује и генерализује сликовн[и] модел 
који круж[и] кроз бројна уметничка делаˮ (в. Јакоби 2007: 161). Насловље-
но према упризореној теми, сваки читалац Лалићеве ,,Пиетеˮ који је видео 
довољан број уметничких представа мртвог Христа у Богородичином 
наручју зна на каквом призору песма почива, јер је у стању да апстрахује 
саму идеју уметничког дела на дату тему на основу бројних конкретних 
остварења. Да будемо још прецизнији и допунимо ауторкин теоријски 
план, прототекст Лалићеве ,,Пиетеˮ није ниједна pietà и јесте свака pietà. 

Неки од фундаменталних аспеката теорије Тамар Јакоби, али и 
појединих других тумача и теоретичара екфразе о којима ће бити речи, 
испостављају се врло важним за анализу екфразе у Лалићевој ,,Пиетиˮ. 
Лалићева општа поетска и поетичка преокупација односом простора и 
времена, па и видљивог и невидљивог, као и песничком сликом, посредно 
остварује деликатну везу са питањима од средишње важности за проуча-
вање екфразе и уопште везâ између књижевности и визуелних уметности, 
како у теорији тако и у пракси. Међу њима се налазе управо однос времена 

20 Осим појмова пиктурални/визуелни/екфрастички модел, ауторка помиње и термине 
,,уметнички моделˮ (в. Јакоби 1995: 601), ,,екстрамедијски моделˮ (в. Јакоби 1995: 622) и сл. 

21 У теорији екфразе коју износи цитирани Џејмс Хефернан (в. Хефернан 1993), овак-
ви случајеви били би окарактерисани као примери пиктуралности, не и екфразе, будући да 
прототекст није (барем не непосредно) и сâм облик репрезентације, већ је део природе. По 
сличној основи, овом аспекту теорије Тамар Јакоби сличне су идеје Ханса Лунда, који од 
екфразе као алузије на слику разликује иконичку пројекцију – однос према стварности као 
слици (в. Лунд према Сторшког 2018[: ненумерисано дигитално издање]). Поменуту сличност 
признаје и сама Јакоби, напомињући да се Лундова концепција приближава њеној утолико што 
се (с)ликовни однос према свету може заснивати на генералној одлици (в. Јакоби 1995: 608). 



Милица Р. Миланков176

и простора, наративности и дескриптивности/пиктуралности, те проце-
суалности/прогресивности и статичности. Њих је неопходно екстензив-
но предочити у релевантним теоријским оквирима како би се Лалићева 
песма поставила у одговарајући интерпретативни контекст и истакле њене 
специфичне одлике, које је чине ванредним књижевноуметничким делом. 

Саставни део теоријских поставки Тамар Јакоби чини идеја о нара-
тивизованом ефекту екфразе (пиктуралног/визуелног/екфрастичког моде-
ла),22 која се супротставља импулсу дескриптивности или сликовитости, и 
то не само у делима строго наративне природе (в. Јакоби 1995: 601). При-
ликом разматрања оваквих проблема, немогуће је не направити екскурс ка 
идејама Готхолда Ефраима Лесинга, изнете у гласовитом спису Лаокоон 
или О границама сликарства и поезије.23 Сáма Јакоби се надовезује на 
лесинговску мисао, допуњујући је, развијајући и екцплицирајући поједине 
импликације Лесингове теорије. Лесинг, у намери да јасно истакне разлике 
у природи медија сликарства и медија поезије,24 наглашава да ,,сликарство 
за своје подражавање употребљава сасвим друга средства или знаке него 
поезија, наиме, фигуре и боје у простору, а поезија артикулисане тоно-
ве у временуˮ (Лесинг 1964: 60 – наш курзив) – ,,временски редослед је 
област песникова, као што је простор област уметникова.ˮ (Лесинг 1964: 
71) Предмет сликарства су тела, ,,[п]редмети који постоје један до другог 
или чији делови постоје један до другогˮ (Лесинг 1964: 60 – наш курзив), 
а предмет поезије радње, ,,[п]редмети или делови предмета који иду један 
за другимˮ (Лесинг 1964: 60 – наш курзив). 

22 Ауторка чак формира појам ,,наративна екфразаˮ (в. Јакоби 1995: 599–649), напо-
мињући како су ,,пиктурални моделиˮ и ,,наративна екфразаˮ два (до тада запостављена) облика 
у теорији екфразе која, када се сусретну у књижевној пракси, производе ,,екфразу визуелног 
модела (различитог од јединственог уметничког дела) с наративизованим ефектом (насупрот 
дескриптивном, сликовитом или тематском значају), мада не само у склопу строго наративних 
дела.ˮ (Јакоби 1995: 601) Будући да ауторка не дефинише посебно појам наративне екфразе, 
ни ми се не задржавамо засебно на њему. Напомињемо једино да теоретичарка као да овим 
појмом наткриљује читаву своју идеју о наративизованом ефекту екфразе пиктуралног/визу-
елног модела, те би, у том случају, наративна екфраза била екфраза пиктуралног/визуелног 
модела која има наративизовани ефекат. 

23 Дело је први пут објављено 1776. године, а ми се служимо српским преводом С. 
Предића у издању Издавачког предузећа Рад (Београд) из 1964. године. 

24 Лесинг у предговору за Лаокоон напомиње да под сликарством подразумева ,,ликовне 
уметности уопштеˮ, а под поезијом ,,донекле [...] и остале уметности које подражавају сук-
цесивноˮ (1964: 5) – другим речима, вели Јакоби, ,,наративну уметност уопштеˮ (в. Јакоби 
1995: 611). Немачки теоретичар највећи број примера црпе управо из ,,наративне уметностиˮ, 
односно епова Хомера и Вергилија, што иде у прилог Лесинговој тежњи за разграничавањем 
различитих врста уметности – ,,наративна уметностˮ, због своје утемељености у времену, 
најудаљенија је од сликарства (в. Јакоби 1995: 611). 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 177

Сликарство може у својим једновременим композицијама да искористи само 
један тренутак радње, и зато мора да изабере најзначајнији, онај из кога оно што 
претходи и следи постаје најразумљивије. 
Исто тако, и поезија у својим радњама које иду напред може да искористи само 
једно једино својство телâ и зато мора да изабере оно које изазива најчулнију 
слику тела, и то с оне стране са које га она употребљава. (Лесинг 1964: 60–61)

Другим речима, визуелноуметничко дело увек упризорује ,,онај 
једини тренутакˮ, плодни тренутак, који ,,машти оставља слободну 
игруˮ (Лесинг 1964: 16) домишљања крајњих тачки радње чији је само 
део приказан (в. Лесинг 1964: 17). С друге стране, ,,ништа не приморава 
песника да своју слику усредсреди на један једини тренутак. Он сваку од 
својих радњи узима када хоће при њеном почетку и води кроз све могуће 
промене до њенога свршетка.ˮ (Лесинг 1964: 19) Зато поезија треба, као и 
сликарство, уосталом, да се води законитостима сопствене природе, а не 
да подражава на исти начин као и медиј који се од ње потпуно разликује 
(уп. Јакоби 1995: 605 и даље). Песник има слободу ,,да и о ономе што 
претходи као и о оном што следи једином тренутку у уметничком делу 
опширно прича; и, према томе, моћ да нам покаже не само оно што нам 
уметник показује него и оно што нам овај може оставити да само нагађа-
мо.ˮ (Лесинг 1964: 77) Лесинг афирмише наративност да би из литературе 
одстранио чист, сув опис, односно екфрастичко поновно-описивање (по-
новно-репрезентовање) (в. Јакоби 1995: 607), које не одговара есенцији 
књижевне уметности. Надовезујући се на ова кључна Лесингова запажања, 
која се не баве експлицитно проблемом екфразе, Јакоби констатује да 
,,екфраза може да развије [...] изворну сликуˮ (1995: 605 – наш курзив), 
односно да простор, својствен сликарској уметности, може динамички 
да се трансформише у литератури (в. Јакоби 1995: 612). Тако Хомер, на 
пример, уместо да дâ готову, статичну слику чувеног Ахилејевог штита, 
он је развија у причу о процесу његовог стварања (в. Лесинг 1964: 74; 
уп. Јакоби 1995: 612). Творац екфразе, као ,,временски уметникˮ, треба да 
експлицира и елаборира ,,наративне импликације сликеˮ и тако их преведе 
у ,,наративни дискурсˮ (в. Јакоби 1995: 613). 

Да би се идеја о наративизованом ефекту екфразе модела исправно 
појмила и потом применила, мора се рећи да се теорија Тамар Јакоби те-
мељи, између осталог, у потреби за супротстављањем до тада владајућем 
приступу екфрази, који се опет супротставља лесинговском наслеђу (в. 
Јакоби 1995: 607–622). Јакоби устаје против традиције у којој, нелесин-
говски, ,,подражавање визуелног од стране вербалног [...] постаје изнова 
самоме себи циљˮ (Јакоби 1995: 607–608), па се и екфраза посматра у 
светлу тежње књижевног текста да опонаша визуелно уметничко дело, 



Милица Р. Миланков178

уместо да буде независно, самодостатно, окренуто ка ономе што је његов 
лични specificum. Из перспективе таквих и сличних теоретичара, екфраза 
је тумачена готово искључиво у контексту поезије, и то (кратких) лирских 
песама у целини уобличених као екфразе (тзв. екфрастичка песма)25 и 
остварених кроз свој доминантно дескриптивни импулс (в. Јакоби 1995: 
613 и даље; Јакоби 2004: 69). Јакоби сматра да се теорија екфразе засни-
вала на таквој поезији јер се на овај начин ,,ојачава еквиваленција између 
речи и слике, које се сусрећу у статичном објекту репрезентације у циљу 
максимирања ̓ просторне формеʼˮ (Јакоби 1995: 613–614), односно опона-
шања ,,сестринскеˮ, визуелне уметности. Тако је скоро сасвим занемарена 
наративност, кроз све књижевне жанрове, и афирмисана ,,детемпорализа-
цијаˮ, односно ,,спацијализација објекта литерарне ре-презентације, као 
и медијаˮ (Јакоби 1995: 615). Међутим, Јакоби, која тумачење екфразе 
проширује на наративне жанрове, напомиње да књижевна пракса ,,тешко 
да оправдава издвајање екфрастичке песме или функцијâ без којих се може, 
попут опонашања сестринске уметности [...]. Јер, екфраза се односи на 
кратке сегменте унутар текстова не мање него на јединице дуге колико и 
текст, на поезију и прозу, на дескриптивни модус као један, али свакако не 
доминантни – а камоли једини – начин превођења визуелног уметничког 
дела у језик.ˮ (Јакоби 2004: 69) Други модус је, свакако, наративни, који 
одликује књижевну уметност као ,,временскуˮ (уп. Јакоби 1995: 614). 
Јакоби стога истражује активну улогу екфразе модела – ,,инкорпорираног 
у темпоралност дискурсаˮ (Јакоби 1995: 622) – унутар наративног тока, 
заплета, али и перспективâ јунакâ и процеса њихове карактеризације. 

И поред ,,дигнитетаˮ наративности који је приписала екфрази, Јакоби 
свакако признаје да ,,екфрастички модел није ограничен само на свој дија-
лог с нарацијомˮ (Јакоби 2007: 163), него поседује и дескриптивну снагу 
(в. Јакоби 1995: 632, 640), а поједини проучаваоци су успели да запазе 
како у дескрипцији, подједнако као и другде, време и простор сачињавају 
специфичну ,,спацио-темпоралну динамикуˮ (Штернберг према Јакоби 
1995: 618, 622). Она је последица ,,напетости између дескриптивног и на-
ративног која је уграђена у сваку екфразуˮ (Јакоби 1995: 622 – наш курзив). 

Док за прилике тумачења Лалићеве ,,Пиетеˮ усвајамо теоријске 
оквире пиктуралног/визуелног/екфрастичког модела, доминантну идеју 
Тамар Јакоби о његовом наративизованом ефекту прихватамо делимично 
и с резервом. Понављамо да тако поступамо овом приликом, јер сама 
песма ту моћ показује на врло специфичан начин, који се не дâ теоријски 

25 Јакоби и у неким песмама ове врсте препознаје наративни импулс (нпр. в. Јакоби 
1995: 616). 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 179

укалупити. Сматрамо, стога, да ради проматрања односа наративности и 
дескриптивности/пиктуралности, то јест времена и простора, у Лалићевој 
,,Пиетиˮ, ваља упутити и на супротно оријентисану теоријску традицију, 
која је привилеговала у себе затворену и самодостатну просторност, од-
носно ,,просторну екфразуˮ (в. Јакоби 1995: 614).26 Јер, Лалићева ,,Пиетаˮ 
заиста јесте кратка лирска песма у целини остварена као екфраза модела 
визуелног уметничког дела на тему pietà. И пре него што изложимо основ-
не идеје друге теоријске традиције, чије импликације се могу применити на 
интерпретацију Лалићеве песме, морамо напоменути да, као што прихва-
тамо само поједине аспекте теорије Тамар Јакоби, усвајамо тек понеке 
теоријске идеје њених неистомишљеника – изнова, зато што, имплицитно, 
тако налаже сама песма, којом влада сложена, неједнозначна динамика 
наративности и дескриптивности, времена и простора. Она, заправо, не 
позива толико на одбацивање одређених теоријских поставки колико на 
промишљени укрштај иначе међусобно поларизованих гледишта. Важно 
је ослушкивати сáмо литерарно дело, јер, напослетку, ,,књижевно евоци-
рање дела просторне уметности може функционисати на многим нивоима, 
те [...] ограниченост унутар одређених категорија у које екфразу обично 
сврставамо оспорава и сама екфрастичка поезија.ˮ (Ристић 2022а: 390) 

Међу мислиоцима анти-лесинговске оријентације налазе се истакну-
та имена која помиње и сама Јакоби – Лео Шпицер (Leo Spitzer), Мари 
Кригер (Murrey Krieger) и Венди Стајнер (Wendy Steiner) (в. Јакоби 1995: 
615). У својој утицајној студији ˮ The ̓ Ode on a Grecian Urn,ʼ or Content vs. 
Metagrammarˮ (1955),27 Шпицер установљује да Китсова поема припада 
жанру ,,екфразе, поетском опису сликарског или скулпторалног уметнич-
ког делаˮ (1962: 72 – наш курзив). Не само што песник тежи да опише 
визуелно уметничко дело (што већ сугерише удаљавање од наративности), 
него вероватно, предлаже Шпицер, и да одговори на изазов вербалног 
опонашања самог ,,конструктивног принципаˮ уметничког предмета – у 

26 Теоретичарка (1995: 614–615) помиње студију Мајкла Дејвидсона “Ekphrasis and the 
Postmodern Painter Poemˮ, у којој аутор покушава да одговори на модернистичку тенденцију 
ка спацијалности и покаже да се, спрам ње, у постмодерно доба јавља ,,херменеутика егзи-
стенцијалне темпоралностиˮ (Дејвидсон 1983: 71). Јакоби, међутим, скреће пажњу на то да 
,,[ч]ак и Дејвидсонова (1983: 73) постмодерна екфраза, у свом обраћању ʼизгубљеном или 
заборављеномʼ времену, дȅла у смеру ʼсавлада[вања] било как[вог] континуиран[ог] наратив[а]ʼˮ 
(Јакоби 1995: 615). 

27 Текст је први пут објављен 1955. године, а ми се служимо издањем из 1962. године. О 
екфрази у поменутој Китсовој поеми в. и једну студију с наших простора, која свакако улази 
у дијалог, између осталог, и са Шпицеровим становиштем: Ристић 2022а: 370–393. Ауторка 
износи идеју о наративној природи Китсове ,,Одеˮ, проблематизујући тако (Шпицерово) 
одређење екфразе као описа уметничког предмета. 



Милица Р. Миланков180

кружној композицији поеме одјекује кружни облик саме урне (Шпицер 
1962: 73, 83; уп. Ристић 2022а: 375). Препозната је сличност ове Шпице-
рове идеје и ставова античких реторичара о екфрази – Афтоније тврди да 
ваља у потпуности вербално опонашати визуелни предмет, што чини и 
сâм Китс (в. Ристић 2022а: 375).28 На трагу Шпицерове студије настале су 
и друге интерпретације утемељене у идеји да књижевни текст тежи да се 
лиши својих, временских координата, и поприми одлике визуелног умет-
ничког дела, његову просторност, симултанитет, заокруженост, сталност, 
непроменљивост (в. Јакоби 1995: 615). Књижевност на овај начин, сасвим 
анти-лесинговски, инклинира ка оном заустављеном тренутку радње, 
,,замрзнутомˮ, денаративизованом покрету (в. Јакоби 1995: 615), којим 
иначе, јединим, располаже визуелна уметност и који песник треба – јер 
је то у складу с природом песничке уметности – да развије кроз наратив. 

Тако, централну тачку у теорији екфразе Марија Кригера пред-
стављају тезе о ,,непокретном покретуˮ поезије, о ,,генеричк[ој] простор-
ност[и] књижевне формеˮ, али и ,,неизбежности[и] спацијалног језика 
критичара или песме као сопственог естетичараˮ (Кригер 1992: 264).29 
Кригер истиче ,,пластичностˮ песничких форми и њега најпре занима 
тежња песме да досегне ,,формалну и лингвистичку самодостатностˮ и 
,,утисак заокруженостиˮ, да ,,претвори своју хронолошку прогресивност 
у симултанитет, свој временски непоновљив ток у вечно понављањеˮ, 
напослетку да ,,претвори свој линеарни покрет у кругˮ (1992: 263–264). 
Зато он дефинише екфразу као литерарну имитацију дела пластичне 
уметности (1992: 265). ,,Просторно делоˮ, ,,пластични објектˮ, постаје 
,,симбол замрзнутог, умиреног света пластичних односа који се морају 
надредити књижевном покретном свету да би га ʼумирилиʼ.ˮ (Кригер 
1992: 265–266) Ове теоријске поставке критиковао је Џејмс Хефернан, 
рекавши у уводу сопствене студије о екфрази да Кригер у свом есеју ,,уз-
диже екфразу [...] на ниво литерарног принципаˮ и ,,растеже је до тачке 

28 Афтонијеве ставове в. у књизи Ekphrasis, Imagination and Persuiasion in Ancient 
Rhetorical Theory and Practice Рут Веб (Ruth Webb) (2009: 202), на коју се позива и ауторка 
горенаведене студије. 

29 Реч је о есеју “Ekphrasis and the Still Movement of Poetry; or Laokoön Revisitedˮ, први 
пут објављеном 1967. године. Овом приликом се служимо Кригеровом књигом Ekphrasis: The 
Illusion of the Natural Sign (први пут објављеном 1991. године), у коју је поменути есеј уврштен 
као додатак (263–288). Есеј је, речима самога аутора, ушао у састав књиге као сведочанство 
ране верзије његовог занимања за тему и развоја личне мисли о екфрази, али и да би се на-
говестили неки облици примене екфрастичког принципа ,,на оно што смо некада називали 
примарним књижевним делимаˮ (Кригер 1992: 1). Аутор упућује и на теоријску визуру Џозефа 
Френка, формирану у есеју “Spatial Form in Modern Literatureˮ (1945), као на почетну тачку 
истраживања које и сам врши (в. Кригер 1992: 264). 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 181

пуцањаˮ, у којој она само ,,постаје ново име за формализамˮ (1993: 2). 
Лесинговски ,,прегнантни моменатˮ нелесинговски разматра у контексту 
поезије и Венди Стајнер. Екфразу одређује као ,,литерарни топос [...] у 
којем песма тежи атемпоралној ʼвечностиʼ слике на којој је заустављена 
радња, или жали над својом немогућношћу да је досегнеˮ (1991: 13–14) 
због своје темпоралне природе (1991: 122). 

Различите и међусобно критички сукобљене погледе на екфразу било 
је неопходно изложити зато што се суштина Лалићеве песме ,,Пиетаˮ те-
мељи у сложеној ,,спацио-темпоралној динамициˮ, односно комплексном 
односу дескриптивности/пиктуралности и наративности, статичности и 
прогресивности. У тексту посвећеном наративности поезије Ивана В. 
Лалића, Бојана Стојановић Пантовић (2007: 93–107) подсећа на то да те-
орије из првих година XXI века ,,желе да испитају могућности примене 
приповедних аспеката у тумачењу лирских текстова у ужем смислуˮ (2007: 
93). Тако, у лирској поезији ,,тзв. догађаји карактеристични за наративну 
прозу најчешће се састоје и упућују на менталне, психолошке, рефлексив-
но-сазнајне и емоционалне процесеˮ, па се и ,,феномен темпоралности 
другачије артикулише у лирској песми, а на сасвим други начин у краткој 
причи или новелиˮ (Стојановић Пантовић 2007: 94). Ауторка упућује и 
на Лалићев чувени и овде већ помињани есеј о Војиславу Илићу у којем, 
пишући о другом песнику, Лалић проговара и о себи самом и својим 
стваралачким уверењима и начелима (в. Стојановић Пантовић 2007: 94; 
Лалић 1997: 29–44). Огледални однос између двојице песника остварује 
се нарочито у домену песничког поимања међуодноса простора и времена 
(в. Стојановић Пантовић 2007: 94) – Илић је кроз поезију, вели Лалић, 
изразио сазнања ,,о интеракцији простора и времена, смрти и животаˮ, 
као и о ,,уметности равнотеже тренутка заустављеног у равни једне, или 
преплету изукрштаних сликаˮ (Лалић 1997: 39; уп. Стојановић Панто-
вић 2007: 94). У поезији самога Лалића, не треба заборавити, уочено је 
да су ,,простор и време неодвојиве категоријеˮ (Јаћимовић 2007: 114), 
да постоји ,,просторновременско јединствоˮ (Јовановић 1994: 188; уп. 
Петровић 1988: 947; Јовановић 1997б: 12). Једна когнитивна схема на 
којој су засноване ,,[д]ијалогичност и наративност Лалићевог песничког 
поступкаˮ јесте управо ,,сложени интертекстуални контекстˮ, који свакако 
обухвата и дела других уметности (Стојановић Пантовић 2007: 95), што 
је случај у ,,Пиетиˮ. 

Зато што међу главне ,,координате Лалићевог поетичког системаˮ 
спада по својој природи комплексна ,,временско-просторна изукрштаност 
и узајамностˮ (Стојановић Пантовић 2007: 97), ,,Пиетаˮ не дозвољава 



Милица Р. Миланков182

безрезервно усвајање свих ставки наведених теорија екфразе, већ позива 
на њихово функционално прожимање и укрштање зарад разоткривања 
посебности Лалићеве песничке слике. Релативно мали број стихова омо-
гућава навођење песме у целости, што ће олакшати увид у њене детаље: 

Положила сам обе уске шаке 
Под твоја плећа, придигла полако, 
Покретом који на кретњу сећа 
Кад сам те преповијала; помакла 
Из водоравне равнотеже, лако, 
Као да ниси за смрт једну тежи –  
(Али за утег жртве своје лакши) 
Од тог тренутка заувек ми лежиш 
У наручју, ван причина и ствари; 
И свет се обнавља у мојој кретњи 
И љубави твог чина, изван мене; 
И зато остаје у равнотежи.

Положила сам обе уске шаке 
Под твоја плећа, придигла полако; 
И заувек смо скамењени тако. 

Како смо већ утврдили, Лалићева лирска песма представља пример 
екфразе визуелног модела уметничког дела на тему назначену у наслову. У 
теорији Тамар Јакоби моделу приписан наративизовани ефекат, међутим, 
није присутан, онакав каквим га ова теоретичарка представља, у краткој 
,,Пиетиˮ, у целини обликованој као екфраза. У њој се може запазити иста 
одлика коју су истицали навођени тумачи Китсове ,,Оде грчкој урниˮ – 
кружна композиција, овде остварена понављањем једног дистиха, која 
одаје утисак опонашања конструктивних принципа самог визуелног умет-
ничког дела и тежње за задобијањем његове просторне заокружености, 
уцеловљености, самодовољности и непроменљивости. Лепо је запажено да 
на крају песме долази до нарочитог изражаја ,,фиксирани тренутак вечне 
уснулости, који се према Лесингу остварује баш у медијуму сликарске или 
вајарске уметностиˮ и који је могао ,,имати на уму и Иван В. Лалић када 
је писао ову песму.ˮ (Стојановић Пантовић 2007: 106–107) Предложен је 
чак појам обрнуте екфразе, јер је посреди ,,не скулптура која оживљава, 
већ људско биће које је скамењено у циљу очувања суштине, саме љубави 
изражене у загрљају мајке и дететаˮ (Козић 2024: 59 – наш курзив). Ова 
тенденција ка пластичној статичности концентрисана је у речи ,,заувекˮ, 
два пута поновљеној у песми. Песнички поступци примењени у ,,Пиетиˮ 
формирају сложени однос дескрипције и нарације, односно простора и 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 183

времена. Лалић чини оно што Тамар Јакоби, у лесинговском духу, не пре-
поручује. Песник не развија наратив који визуелно уметничко дело тек 
сугерише, већ ,,прича причуˮ на начин на који то чини уметничко дело 
у простору, наговештајем протеклих и ишчекиваних момената радње. 
Реч ,,заувекˮ имплицира вечитост, непроменљивост, статичност, али 
истовремено обухвата и темпоралне ,,искоракеˮ ка назад и напред на нивоу 
наговештаја, јер они чине целину са непосредно приказаним тренутком, 
као и у визуелним уметностима. Управо опонашање механизма, начина 
репрезентације јесте оно што, према лесинговски оријентисаним мисли-
оцима, чини интерартистичку ре-презентацију мање вредном (в. Јакоби 
1995: 607). Према нама, који уважавамо ставове и других теоретичара, 
овај поступак Лалићевој песми обезбеђује особен естетски квалитет јер 
предочава како вербално уметничко дело похваљује и прославља визу-
елноуметничко дело.

Богородица у Лалићевим стиховима казује: ,,Положила сам обе уске 
шаке / Под твоја плећа, придигла полако, / Покретом који на кретњу се 
сећа / Кад сам те преповијалаˮ (наш курзив). Усред сцене оплакивања 
присутно је сећање на тренутак Христовог рођења – како у стиховима, 
тако и у визуелном уметничком делу. Pietà у визуелним уметностима може 
само да сугерише новозаветни наратив, чији су приказани ликови део, и 
који је активан у свести сваког посматрача. Сугестија ове врсте садржи 
помињано правило које Лесинг бележи: ,,Сликарство [под којим, сетимо 
се, писац подразумева ,,и остале уметности које подражавају сукцесивноˮ 
– 1964: 5] може у својим једновременим композицијама да искористи само 
један тренутак радње, и зато мора да изабере најзначајнији, онај из кога 
оно што претходи и следи постаје најразумљивије.ˮ (1964: 60 – наш кур-
зив) Визуелни уметник pietà композиције под овим не подразумева само 
наговештаје тренутака који су временски непосредно блиски приказаном 
(претходно спуштање с крста и потоње погребење). Уметник има на уму 
читав Христов живот. Страдању претходи рођење – јер Христ је рођен 
да би страдао зарад искупљења људских грехова (в. Мт. 1: 21; 1 Кор. 15: 
3) – а по страдању следи васкрсење, доказ бесмртности; заједно, они су 
залог човековог спасења. 

Зато Pietà увек прећутно ,,остварујe везу са сликом Мајке Божје у 
чијем крилу седи или лежи Дете док га она или представља за обожа-
вање или га замишљено посматраˮ (Шилер 1972: 180). Фундаментална 
аналогија између Христовог рођења и његовог страдања свеприсутна је у 
свести Богородице, која већ у тренуцима Христовог најранијег детињства 
поседује предзнање о његовој неумитној смрти, а тако и сопственој жало-



Милица Р. Миланков184

сти.30 Не треба заборавити речи Симеона (Богопримца), који се, видевши 
младога Христа и примивши га у наручје, обратио Богородици речима: 
,,[О]вај лежи да многе обори и подигне у Израиљу, и да буде знак против 
кога ће се говорити (А и теби самој пробошће нож душу), да се открију 
мисли многијех срца.ˮ (Лк. 2: 34–35 – наш курзив) Средњовековна мисти-
чарка Св. Бригита Шведска (1303–1373) пише у својим Откровењима како 
је Богородица била ,,од свих мајки највише благословенаˮ родивши Сина 
Божјег, али и ,,од свих мајки највише погођенаˮ предзнањем о његовом 
страдању (Финалди 2000: 62). Свети Бернардино из Сијене (1380–1444) 
је у раном XV веку замишљао како је Богородица, држећи мртвог Христа 
у наручју, ,,веровала да су се витлејемски дани вратили; ... да је он спавао, 
а она га привијала на груди. Замишљала је да су покров, у који је био 
умотан, биле његове пелене.ˮ (нав. према Финалди 2000: 128) Зато и у 
визуелним уметностима призор Богородице с мртвим Христом на крилу 
неминовно дозива представу Богородице с младим Христом у наручју; 
оне, заједно, визуелним језиком описују лу̑к између двеју есенцијално 
повезаних тачака Христовог живота. Треба се само сетити чувених Бе-
линијевих сликарских31 или Микеланђелових скулпторалних примера.32 
Белини на слици Мадона у долини (Madonna del Prato) чак упризорује 
уснулог младог Христа у Богородичином наручју, тако да недвосмислено 
у посматрачу-вернику буди асоцијацију на истоветни призор с мртвим 
Христом (в. Финалди 2000: 62–63). Осим ове суптилне споне између 
временски удаљених тачака, Pietà је иначе ,,лишена наративаˮ, будући да 
подарује верницима ,,спокојан тренутак [...] на који могу усредсредити 
своју молитву и контемплацијуˮ (Финалди 2000: 60). У њеном језгру је 
потреба ,,да се објективизује у слици квалитет који се не може рационално 
објаснити. Концепт ̓ лежања у крилу своје Мајкеʼ је израз поверења, вере, 
предаје и заједништва у мистичком смислу.ˮ (Шилер 1972: 180) 

Ни Лалић у песми не развија наратив о почецима Христовог живота, 
тек наговештен визуелним уметничким делом. Не наративизује Христово 
рођење, већ га и сâм, кроз Богородичин глас, само наговештава, чувајући 

30 Драган Стојановић (2007: 82–83) подсећа на идентичну мисао у Лалићевој песми 
,,Kunsthistorisches Museumˮ: Богородица се ,,на већини слика смеши, али јој је речено да ће 
и њој самој нож пробости душуˮ. Њој је речено ,,Радуј сеˮ, ,,но њој је, исто тако, речено да 
ће доживети болˮ. Уп. Лалићеве стихове, које наводи и аутор: ,,ти можда најбоље знаш / Како 
милост зрачи у узаном снопуˮ. 

31 В. Белинијеве слике Мадона у долини (Madonna del Prato) и Pietà, обе настале око 
1500. године (в. Финалди 2000: 62–63).

32 В. Микеланђелове скулптуре Мадона из Брижа (1504–1505) или Медичи Мадона 
(1521–1534), као и већ навођене pietà композиције. 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 185

изворни спокој, односно емотивну и материјалну статичност уметничког 
дела. Сугеришући наратив, песма није чисто дескриптивна; не елабори-
рајући га, није ни чисто наративна. Стога, она стоји негде између свих 
наведених теоријских поставки, и оних о наративном импулсу екфразе и о 
екфрази као отелотвореној тежњи песме да досегне просторне димензије 
пластичне уметности. У науци је примећена дескриптивно-наративна ди-
намика Лалићеве ,,Пиетеˮ – после ,,ретроспективн[е] нарациј[е]ˮ (која је, 
по нама, само осврт, наговештај, као у визуелној уметности) о Христовом 
рођењу, постоји симултани приповедни ток, све до последњих стихова, 
у којима кулминира ,,фиксирани тренутак вечне уснулости” (Стојановић 
Пантовић 2007: 105–107). ,,Лалићево мајсторство језичке уметности 
управо се остварује у непрестаном евоцирању оног времена које је најпре 
било људско, а потом се прелило у вечну садашњост, у божанско време.ˮ 
(Стојановић Пантовић 2007: 107)

Као што се унутар божанског времена проналази начин да се евоцира 
рођење, тако се антиципира и други пол Христовог живота – васкрсење, 
увек наслућено у pietà композицијама. Пошто стихови третирају дату 
тему на исти начин на који то чини и визуелно уметничко дело, Бого-
родичиним ,,заувекˮ из последњег стиха песме обухваћена је и слутња 
васкрсења, мада није експлицирана (као што је експлициран тренутак 
рођења Божјег Сина). Слутњу васкрсења ишчитавамо из стихова: ,,Као 
да ниси за смрт једну тежи – / (Али за утег жртве своје лакши)ˮ. Већ 
сама синтаксичка организација стиха поставља смрт директно наспрам 
жртве по принципу контраста – смрт као манифестација коначности 
Христовог овоземаљског живота и жртва као залог васкрсења и обећања 
бесмртног живота. Примећено је да у песми нема ,,никаквог оплакивања, 
пренаглашног изливања осећањаˮ (Стојановић Пантовић 2007: 105–106) – 
управо зато што постоји тиха свест о томе да смрт није коначна. Христово 
васкрсење је неминовни трећи чинилац наратива о Христовом рођењу и 
страдању, па не изостаје ни из pietà представâ, у којима се тај наратив 
,,компресујеˮ и преводи из временске на просторну раван. Радостан исход 
Христовог живота антиципиран је уздизањем Богородичиних осећања, 
па и целокупног расположења, изнад нивоа обичне, људске туге. Гертруд 
Шилер наглашава да ,,мистичка побожност никада не остаје заробљена у 
контемплацији туге, већ је савладава гледањем Бога и уздањем у његову 
постојаност.ˮ (1972: 179) Према медитацијама немачког доминиканског 
мистика Хајнриха Сузоа (Heinrich Suso) из XIV века, кроз Богородичину 
тугу због Христовог страдања и растанка с њим пробија се суштинска 
радост (в. Шилер 1972: 179). Ако се сетимо помешаних осећања у Бого-



Милица Р. Миланков186

родици приликом Христовог рођења, разумећемо да ни осећања приликом 
оплакивања Христове смрти нису једнозначна. Као што представе Бого-
родице са младим Христом не одају утисак 

мајчинске радости као људске емоције, тако ни Богородичино оплакивање не изра-
жава искључиво мајчинску тугу. Мистерија Божје инкарнације и његове жртвене 
Смрти овде се сусрећу лицем у лице. Дирнута и замишљена, понекад смешећи 
се и ретко истински жалећи, Богородица посматра мртвога Христа [...] (Шилер 
1972: 180 – наш курзив). 

Узроке Богородичиног слојевитог расположења, јасне истинском 
вернику, расветљава и текст Медитацијâ о Христовом животу фрањевач-
ког писца из XIII века, који бележи замишљене речи Мајке Божје: ,,Мој 
сине, држим те у своме крилу мртвог... Напустио си себе из љубави према 
човечанству, које си пожелео да искупиш. Тешко је и исувише болно ово 
искупљење, којем се радујем зарад спасења човековог.ˮ (нав. према Фи-
налди 2000: 60 – наш курзив) Човеково спасење, ради којег се Христ рађа, 
страда и васкрсава, узрок је радости која надвладава људску тугу. Узрок 
радости јесте Христова љубав према човечанству. А проводник те љубави 
јесте управо Богородица (в. Стојановић 2007: 118), која је ,,у срцу Божије 
тајнеˮ (Стојановић 2007: 123). Отуда Богородица у Лалићевој песми вели: 
,,И свет се обнавља у мојој кретњи / И љубави твог чина, изван мене; / 
И зато остаје у равнотежи.ˮ (наш курзив) Христова љубав и жртва зарад 
човековог спасења су те у којима се сусрећу три тачке Христовог живота 
сабране у pietà композицији. Стога оне надилазе време и тако омогућавају 
песми да досегне спацијалне, у бити непроменљиве координате каракте-
ристичне за визуелно уметничко дело. 

Осим Христове љубави према човеку, песмом доминира и љубав 
између Христа и Богородице, али и универзална љубав између сваке 
мајке и сина (в. Аћимовић Ивков 2007: 441; Козић 2024: 53, 59–60). На то 
упућује већ мото, стих Тина Ујевића из песме ,,Молитва Богомајци за рабу 
Божју Дору Ремеботˮ из песничке збирке Лелек себра (1920):33 ,,Срце је 
Мајке срце Богомајкеˮ. Зато је с правом предложено да се ,,Пиетаˮ може 
читати у контексту песникових породичних песама34 (в. Аћимовић Ивков 
2007: 432), чији је ,,свеукупни смисао окренут [...] апологији љубавиˮ 
(Аћимовић Ивков 2007: 434). Љубављу се остварује могућност обнове 
света у ,,Пиетиˮ, у којој се 

33 В. издање Чигоја штампе (едиција Арахна) из 2004. године (прир. Леон Којен), које 
доноси песме у изворном облику, екавицом и на ћирилици (Ујевић 2004). 

34 Александар Јовановић чак има идеју да је у овој песми ,,дискретно [...] присутнаˮ као 
мотив смрт Лалићевог сина (в. Јовановић 1997а: 300). 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 187

смрћу поремећен поредак, односно равнотежа,, залогом и гестом љубави мајке 
према мртвом сину, у веома упечатљивој поетској слици, значењски и симболич-
ки апстрахује, уздиже изван равни егзистенције појединца (ʼизван менеʼ) и тако, 
накнадно, у новој функцији оживљује (Аћимовић Ивков 2007: 441). 

То је један од аспеката Лалићевог ,,песничк[ог] израз[а] поверења 
у Маријуˮ (Стојановић 2007: 93), у којем долази до апстраховања, уни-
верзализације Богородичине љубави у правцу опште мајчинске љубави. 
Отуда закључак да је песник неговао ,,култ Богомајке као култ љубави и 
милостиˮ (Делић 2007: 21; уп. 2019: 625). 

Будући да љубав, као нематеријални квалитет, у ,,Пиетиˮ постаје 
отелотворена, добија материјални израз у визуелном уметничком делу, 
не може се олако заобићи питање односа видљивог и невидљивог у овој 
песми. О видљивом и невидљивом у Лалићевој песничкој имагинацији 
је екстензивно писано,35 а расветљавање њиховог односа у датој песми 
може додатно да расветли механизме њиховог функционисања. Љубав, 
која у ,,Пиетиˮ надвладава смрт, оправдано је поимати у склопу Лалићеве 
безброј пута истицане тежње да кроз своје песме ,,свету каж[е] да, хва-
тајући се укоштац са заводљивом представом о општем бесмислу свега.ˮ 
(Лалић 1997: 291; уп. Јовановић 1997б: 83; Делић 2007: 22) Рећи свету 
,,даˮ подразумева, између осталог, одлучну афирмацију видљивог, које је 
на овом свету поуздан сведок и отелотворење (Божје) љубави: 

Управо у потврду тога [да ,,ништа не може истиснути присутност протомајстора 
љубави, нити замрсити линије савршеног цртежа чудаˮ] и у потврду једне поетике 
која се према свету као креацији односи, упркос свему страшном, у најдубљој 
основи афирмативно, написано је и Писмо. (Лалић 1997: 279 – наш курзив)

Лалићево поверење у творевину и видљиво добило је посебан израз 
у његовој поезији у виду упечатљивих песничких слика. Видљиво је, на-
послетку, ,,у основи песничке сликеˮ (Јовановић 1994: 165; уп. Божовић 
1996: 38) и песник је имао упадљиву ,,склоност ка визуелној, чулно-кон-
кретној песничкој слициˮ (Шеатовић Димитријевић 2004: 55). О статусу 
песничке слике, посебно у вези с уздањем у видљиво, и те како вреди 
говорити поводом ,,Пиетеˮ, песме у којој је песничка слика, изведена у 
форми екфразе, заокружена као пластични ентитет. 

35 За одабрану литературу на ову тему в. одговарајућу фусноту на почетку рада. У науци 
су елаборирани различити аспекти статуса видљивог и невидљивог у Лалићевом песништву. 
Иако је паслика препозната као она која ,,сведочи о истовременом присуству видљивог и 
невидљивог, о сталном прожимању присутног и одсутногˮ (Јовановић 1997б: 61), сматрамо 
да су видљиво и невидљиво у његовом стваралаштву растегљиви појмови, те да обухватају 
мноштво феномена који задобијају различите облике. Један од њих јесте и онај који запажамо 
у ,,Пиетиˮ, о којем ће управо бити речи. 



Милица Р. Миланков188

На тему песничке слике проговорио је у већ помињаном есеју о 
Војиславу Илићу сâм Лалић, који је себе видео ,,као настављача оног напо-
ра који у српској поезији својим делом изводи, најпре, Војислав Илић као 
песник јасних, јарких пластичних сликаˮ (Лалић 1997: 287 – наш курзив; 
уп. Христић 2005: 109). Лалић је окарактерисао старијег узора као песника 
,,визуелних свечаностиˮ који се ,,изражава сликама, често неизбрисивим у 
памћењуˮ (Лалић 1997: 31). Те слике одликују најпре ,,[л]епота и прециз-
ност боја, светлости и сенкиˮ (Лалић 1997: 39). Пошто су Илићеве слике 
,,објективни корелати емоцијаˮ (Лалић 1997: 39), овај песник у бити јесте 
,,песник видљивих и невидљивих сликаˮ (Миленковић 2019: 81), па су 
тиме и еквиваленције између двојице песника, који негују и видљиву и 
невидљиву песничку слику, више него очигледне (в. Миленковић 2019: 
80 и даље; уп. Палавестра 2003: 131). Речено је да ,,у визуелној лепоти 
и богатству Лалићевих песничких сликаˮ нема пуке дескрипције која би 
водила у ,,стерилност, естетизам и прециозностˮ, већ ,,поверење у лепоту 
света које су модерни песници углавном изгубилиˮ (Христић 2005: 109). 
Свет, људима задани свет, ,,јесте свет видљивог и изрецивогˮ, говорио је 
песник (Лалић 1997: 280), а он обухвата како створени свет тако и свет 
који ствара уметник – у случају ,,Пиетеˮ, визуелни уметник. Ако узме-
мо у обзир да песник ,,верује да је конкретна пуноћа материје један од 
најсигурнијих путева који нас воде значењу и истиниˮ (Христић 2005: 
110 – наш курзив), Лалићеву песничку истину моћи ћемо да спознамо и 
посредством материјалности уметничког дела.36 

У стиховима Ивана В. Лалића, који је ,,пре песник ока него ухаˮ и 
у чијем је ,,песничком говору слика била важнија од звукаˮ (Палавестра 
2003: 134), увек видимо ,,чисте контуре, прецизну слику, али увек и јед-
но померање смисла од дескриптивног и конкретног ка симболичном и 
апстрактномˮ (Урошевић 1996: 27 – наш курзив). Видљиво, колико год 
било значајно, незаменљиво и афирмисано, ипак представља само један 
слој стварности, онај иза којег пребива невидљиво, иматеријално, спири-
туално. Тако и у ,,Пиетиˮ просторно уметничко дело, једна Pietà, постаје 
носилац поруке о љубави, духовној категорији која надилази конкретно 
и појединачно. Дискретан, али посебно ефектан доказ духовне димензије 
призора пружају прегнантне речи ,,ван причина и ствариˮ. Ако Христ, у 

36 Занимљиво је и важно што Христић Лалићеву потрагу за материјалном лепотом 
света препознаје у песниковом окрету ка Средоземљу, ,,где су лепота и конкретност света 
најочигледније и најнесумњивијеˮ (в. Христић 2005: 110 и даље). Није сасвим неосновано 
уважити овакво тумачење и при читању ,,Пиетеˮ – како смо на почетку рада предложили, 
скрећући пажњу на одабир лексеме из наслова, песму је могуће сместити у круг Лалићевих 
медитеранских стихова. 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 189

овом случају ипак део уметничке композиције, лежи у Богородичином 
наручју ,,ван причина и ствариˮ, то значи да се недвосмислено искорачује 
изван домена чулног и материјалног, којем евоцирано просторно уметнич-
ко дело припада. Постављајући причине и ствари на исти онтолошки ниво, 
песник као да, кроз Богородицу, сугерише да су ствари, материјални сег-
мент стварности, тек причине, непостојано сновиђење, илузија. Читалац не 
може да се отргне утиску о платоничкој интонацији овог дела Лалићевог 
стиха.37 Ако се нешто збива ,,ван причина и ствариˮ, ван илузорности 
материјалнога света, то упућује на саму идеју љубави и жртве принете 
у њено име, не више на очулотвореност те идеје у материјалној форми. 
У том случају се занемарује чулна природа како визуелног уметничког 
дела, тако и саме песме, из које као да се иступа на кратак тренутак – на 
то упућује интерпункцијски знак тачке са запетом иза речи ,,ван причина 
и ствариˮ. Ипак у аристотеловском духу признајући да су уметници ти 
који ,,баш подражавају идејеˮ, те да сáмо уметничко дело није ,,ништа 
друго до баш онај праобразацˮ (в. Ђурић 2015: 47), песнички субјект се 
враћа на естетски план песме, коју завршава повратком на естетски план 
визуелног уметничког дела и на њему очулотворену љубав – ,,И заувек 
смо скамењени тако.ˮ 

Искорак изван чулног сведочи да Лалићева песничка слика ,,има 
своје дубоко значење, говори нешто више, нешто даље и нешто ʼизаʼˮ, 
уз то подразумевајући и постојање интертекстуалних веза (в. Лазаревић 
ди Ђакомо 2012: 144), као што је случај и у ,,Пиетиˮ. Истакнуто је да се 
Лалић ,,сасвим наслањаˮ на учење Јована Дамаскина о јединству духов-
ног и материјалног у икони (Хамовић 1996: 52–53). Учење византијског 
теолога, једног од највећих поштовалаца и бранитеља иконе у историји 
хришћанства, долази до изражаја у Лалићевој поезији како на нивоу његове 
сопствене песничке слике тако и на нивоу тематизованих религиозних 
визуелноуметничких дела. Као и песничка слика (непосредно постоја-
на пред читаоцем), и евоцирано сакрално уметничко дело (непосредно 
непостојано пред читаоцем) почива на снажној спони између чулног и 
невидљивог, које се у чулном оваплоћује, добија материјални израз. 

Према Јовану Дамаскину, ,,слика [εἰκών] је подобије, парадигма и 
изображење које показује оно што је на њој насликано” и њену главну 

37 Уп. навођено тумачење екфразе у Китсовој ,,Оди грчкој урниˮ, у којем се, на трагу 
Шпицерове интерпретације (в. Шпицер 1962), успоставља и образлаже веза између питаго-
рејско-платоничке и Китсове мисли (Ристић 2022а). Промишљајући чињеницу да је ,,античка 
мисао била склона да ноетско претпостави естетскомˮ, ауторка истиче како се Платонова 
онтологија може назвати ,,обрнуто екфрастичном због тежње да се од идеје, нечулног, долази 
до слике, чулногˮ (Ристић 2022а: 380). 



Милица Р. Миланков190

особину представља ,,сличност с прволиком по његовим основним па-
раметрима, уз обавезно постојање нечега што није он, односно слика је 
блиска оригиналу, али није његова копија” (в. Бичков 2012: 261). Према 
учењу Дамаскина и Теодора Студита, постоји аналогија између односâ 
прототип–икона, пралик–лик, и Бог/Отац–Бог/Син (в. Успенски 1979: 
257).38 Икона упућује на прототип, пралик, којем се верник и клања (в. 
Бичков 2012: 267), и представља ,,сведочанство божијега оваплоћењаˮ 
(Успенски 1979: 257). Пишући о уметности у контексту Седмог васељен-
ског (Другог никејског) сабора, на којем је установљена позиција ико-
нопоштовања, Павле Флоренски вели да у уметности постоји ,,Платоново 
ʼприсећањеʼˮ, анамнеза, ,,као јављање саме идеје у чулноме: уметност [...] 
уздиже до праликаˮ (нав. према Успенски 1979: 286).39 У духу хришћанског 
платонизма, Јован Дамаскин је сматрао да је свака слика ,,пројављивање 
и показивање оног што је сакривено” (нав. према Бичков 2012: 262). Већ 
према Псеудо-Дионисију Ареопагити, који је утицао на Дамаскина и чији 
списи улазе у основе средњовековног платонизма (в. Асунто 1975: 129), 
,,ствари које су се појавиле ваистину представљају иконе невидљивих 
ствариˮ (нав. према Успенски 1979: 286). 

(Неоплатоничке) идеје Псеудо-Дионисија одјекнуле су како у Ви-
зантији тако и на Западу у средњем веку (в. Асунто 1975: 81 и даље), 
нарочито у домену поимања лепоте и лепог. Још пре Псеудо-Дионисија, 
Св. Августин, један од оних који су на Западу христијанизовали естетичке 
идеје позноантичког неоплатонизма (в. Асунто 1975: 71), говори о лепоти 
као присуству интелигибилног у чулном (в. Асунто 1975: 127). Касније, 
Псеудо-Дионисије разликује лепо од лепоте, која је сáмо ,,учешће у оном 
праначелу које управо чини лепим све што је лепоˮ, а ,,надбивствено лепо 
назива се лепотом зато што сваком бићу додељује њему одговарајућу ле-
потуˮ (нав. према Асунто 1975: 129). Ослањајући се на (неоплатоничку) 
мисао Псеудо-Дионисија (в. Диби 2007: 132–135) и негујући неоплато-
ничку ,,представу о материјалној светлости као одразу духовне светло-
стиˮ (Асунто 1975: 60; уп. Еко 1992: 73–74), чувени опат Сиже испевао 
је стихове за портал готичке катедрале у Сен Денију (Француска) који 
откривају афирмацију материје јер она одсликава нематеријално и има 
анагошку моћ: ,,Слаби дух диже се ка истини кроз материју, / и, угледавши 
ову светлост, уздиже се из свога ранијег пада.ˮ (нав. према Асунто 1975: 

38 Бичков наглашава да, према Студиту, икона ,,није слаба сенка оригинала попут ликов-
ног приказа код платоничара, већ посебан начин изражавања оригинала који је оријентисан 
управо на пројаву његове визуелне ʼидејеʼ, његовог ејдоса.ˮ (2012: 276)

39 Више о Дамаскину, Седмом васељенском сабору и Теодору Студиту в. Бичков 2012: 261–280.



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 191

172) Физичка лепота катедрале, украшене величанственим витражима, 
пренела је опата ,,из материјалног у нематеријалноˮ, те је он могао да буде 
,,пренесен из нижег света у онај вишиˮ (нав. према Асунто 1975: 173). 
Доцније, и фирентински неоплатонизам, ослоњен на ранију (нео)плато-
ничку традицију, садржи идеју о ,,присутности духовног у материјалномˮ 
(нав. према Панофски 1975: 112; уп. Еко 1992: 217–218), што је утицало 
на многобројне ренесансне сликаре и скулпторе и њихово поимање лепоте 
и уметности (в. Панофски 1975: 108–179). 

Овај кратак преглед значајан је јер нам помаже да расветлимо при-
роду видљивог и невидљивог у Лалићевој поезији, и то спрам песниковог 
односа према вишевековној традицији како Истока тако и Запада. Лалићев 
песнички задатак био је ,,учинити спиритуално видљивимˮ, и то тако што 
,,видљиво доводи до једне тако високе тачке сублимације, да оно оставља 
за собом своју материјалност и прелази у један виши ступањ појавно-
стиˮ (Урошевић 1996: 27 – наш курзив). У Лалићевој поезији видљиво и 
невидљиво су непрестано у двосмерном дијалогу – као што је ,,певати о 
невидљивом, а присутном, и преводити га у сликеˮ био један од главних 
,,задатака које је Лалићева поезија себи поставилаˮ (Јовановић 1997б: 
13–14), тако су и ,,процеси трансформације из видљивог у невидљиво, 
из опажајног у мисаоно, суштински [...] елементни Лалићеве поетикеˮ, 
и то ,,засновани на дескриптивности и интертекстуалностиˮ (Шеатовић 
Димитријевић 2007: 142). Тако, песниково ,,поверење у чулни доживљајˮ 
има свој исход у ,,срећн[ом] тренутк[у] у којем се опажајна лепота и 
пуноћа света прожимају интелектуалним значењем, и воде у сазнање.ˮ 
(Христић 2005: 111) 

ʼИзаʼ песничке слике, засноване на видљивом, не пробија се само 
онтолошки невидљиво, него и временски невидљиво – што нас поново, 
затварајући круг, враћа на спацио-темпоралну динамику Лалићевог пес-
ништва, па и ,,Пиетеˮ, у којој је садашњи тренутак прожет наговештајима 
минулих и антиципираних. Одредити видљиво је за песника значило 
,,зауставити, у песми, ухваћени тренутак садашњостиˮ – тако Лалић 
,,сваку своју песму гради од или око једног момента неке садашњости, 
као фокуса песмеˮ (Велмар Јанковић 1987: xxxix).40 ,,Замрзнутиˮ трену-
так садашњости, како смо видели, у ,,Пиетиˮ није једнодимензионалан, 
јер не садржи само план актуелне садашњости. Верност видљивоме, у 
,,Пиетиˮ манифестована кроз екфразу модела препознатљивог визуелно-

40 Мада Светлана Велмар Јанковић исписује ове редове 1987. године, пре него што је 
Писмо објављено, она говори о неким константама Лалићеве поезије, тако да има смисла 
применити њене закључке и на одговарајуће песме из потоње збирке. 



Милица Р. Миланков192

уметничког дела, ,,подразумева напор да се зађе иза, да се првој слици 
додају и друге, претходне и потоњеˮ, јер је видљиво ,,једина могућност да 
се ухвати недохват и развенчане слике поново сретнуˮ – и зато слику не 
треба схватити искључиво у визуелном смислу (Јовановић 1997б: 14–15). 
Чинећи видљиво темељем песничке слике, Лалић тежи да га ,,заустави у 
једном одабраном тренутку (да се заустави само време)ˮ, да са приказа-
ним садашњим тренутком стопи прошли и будући и тако да га спасе од 
пролазности (Јовановић 1997б: 24–25; уп. Јовановић 1994: 164; Урошевић 
1996: 28). Његова песничка слика упризорује, чини видљивим, и прошли 
и будући тренутак (в. Јовановић 1994: 164). Зато ,,свака Лалићева слика 
садржи сва три временаˮ (Јовановић 1997б: 15), истовремено, као резултат 
претварања сукцесивног плана у симултани (в. Јовановић 1994: 144). Тако 
се у ,,Пиетиˮ, визуленом, видљивом уметничком делу, сједињују (чулима 
недоступан) минули тренутак Христовог рођења, (чулима доступан) са-
дашњи тренутак страдања и (такође невидљиви) будући час васкрсења, 
и очулотворују у вечиту, непроменљиву визију љубави. Теоријски је овај 
Лалићев песнички феномен заиста најбоље образложио Александар Јо-
вановић, рекавши да песник у својим стиховима

прелази пут од видљиве слике до одсутног времена и назад ка пуној садашњости, 
која обухвата и сједињује све: присутно са одсутним, видљиво са невидљивим, 
прошло са садашњим, нестало са још увек постојећим (Јовановић 1994: 144)

Напослетку, читање ,,Пиетеˮ не би имало смисла уколико се не уважи 
чињеница да ,,пресек различитих временских слојеваˮ, који одликује Ла-
лићеву поезију, припада самом песничком субјекту (Јовановић 1994: 144). 
У случају наше песме, то је Богородица, која казује у првом лицу једнине, 
до последњег стиха, када прелази у множину. Мајка Божја, неупитно 
привилегована фигура Лалићевог свеколиког песништва, јесте она чији је 
лик видљив ,,у невидљивом збивању оног Највећег, збивању у много чему 
непојамном. Стога је њен лик човеку најближи.ˮ (Стојановић 2007: 104) 
Богородица је посредник између Бога и човека (в. Стојановић 2007: 95 и 
даље), али је и ,,у самом средишту питања о спасењуˮ (Стојановић 2007: 
120). И она је та, како смо показали, у чијој свести се сабирају сећање на 
Христово рођење и слутња његовог васкрсења. 

О поступку придавања гласа иначе нéмом објекту екфразе пише 
Џејмс Хефернан, који анализира различите употребе прозопопеје у ове 
сврхе (в. Хефернан 1993: 6–7).41 Један случај који Хефернан анализира 

41 На овом аспекту Хефернанове теорије се не задржавамо јер теоретичар ,,борби за 
превласт између речи и сликеˮ приписује родни карактер (в. Хефернан 1993: 6). Не видимо 



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 193

јесте ,,видљиви разговорˮ скулптурâ/рељефâ у стенама описаним у ,,Чи-
стилиштуˮ Дантеа Алигијерија (10: 95;42 в. Хефернан 1993: 38). На њега 
по много чему наличи говор Богородице из уметничке композиције pietà 
у Лалићевој песми, мада су Дантеове скулптуре, за разлику од Лалићеве 
Богородице, толико изражајно и веродостојно исклесане да делују као да 
би могле проговорити, док глас Богородице из ,,Пиетеˮ збиља ,,чујемо”, у 
форми управног говора у првом лицу. Прва представа коју Данте запажа 
по уласку у Чистилиште јесу Благовести – иначе толико значајна сцена у 
Лалићевој поезији (в. Благојевић 2023: 137–155). 

Хефернан указује на врло важан процес који се збива приликом 
Дантеовог превођења слике у реч, а који је последица чињенице да је 
посреди не другостепена, већ трећестепена екфраза. Визуелна представа 
Благовести, која је предмет екфразе, и сама се корени у двоструко схваће-
ној речи – новозаветној речи, која говори о отелотвореној Речи/Логосу. 
Тренутак Благовести, анализира теоретичар, јесте тренутак у којем Реч 
постаје Тело; визуелна представа Благовести у ,,Чистилиштуˮ подразумева 
прелазак Тела у мермер, а таква, мермерна Богородица одаје утисак моћи 
говора у Дантеовом тексту (в. Хефернан 1993: 38). Хефернан закључује 
да ,,Дантеова екфраза заокружује отелотворење. Реч постаје тело, које је 
учињено каменом, који проговара, да би поново постала речˮ (Хефернан 
1993: 38). Да би представио врхунску уметност насталу од Божје руке, 
песник ,,је мора превести у речиˮ, мора је ,,навести да говориˮ (Хефернан 
1993: 42). Данте враћа скулптуре ,,речима из којих су потекле – речима 
Писмаˮ и представља их ,,као сама отелотворења тих речи, као што је сâм 
Христ отелотворио реч Божјуˮ (Хефернан 1993: 43). Напослетку, ,,по-
казујући како нéма уметност генерише аудитивно значење, он изоштрава 
трење између видљиве слике и изговорених речиˮ (Хефернан 1993: 43).43 

Могуће је разматрати тезу да, као у случају Дантеовог текста, и у 
Лалићевој песми долази до трећестепене екфразе, али ће се наићи на из-
весне ограде – јер сáма сцена коју Pietà подразумева не потиче директно 
из Писма. Из Новог завета потичу приказане свете фигуре и шири наратив 
у који је овај јединствени тренутак доцније, у визуелним уметностима, 
уклопљен. С друге стране, може се рећи да Лалић заиста прави један дис-
кретан, песнички круг инкарнације, и то читавим својим стваралаштвом 

начин примене ових теоријских импликација на Лалићеву песму, што свакако не значи да он 
не постоји.

42 В. Алигијери 2016: 266. 
43 Теоретичар сматра још и да Данте подвлачи наративну снагу скулптура (в. Хефернан 

1993: 43–44). Подсећамо да смо, ослањајући се на различите теоријске поставке, о специфич-
ностима наративности у Лалићевој ,,Пиетиˮ већ говорили. 



Милица Р. Миланков194

– од Благовести, истински повлашћеног библијског момента, до призора 
Богородичине надвијености над Христа у часу његове смрти у ,,Пиетиˮ. 

Хефернан закључује да код Дантеа, као и код Хомера и Вергилија, 
реч надвладава слику (в. Хефернан 1993: 45) – што не бисмо пренели на 
тумачење ,,Пиетеˮ. Враћајући Реч Речи, Лалић ипак не тежи да укаже на 
превласт поезије над визуелним стваралаштвом. Напротив, песма ,,Пие-
таˮ посвећена је призору који потиче из визуелниих уметности. Она као 
да одаје тиху почаст визуелним уметностима алудирајући на њих и, још 
више, опонашајући њена средства и испитујући могућности стиховног 
осликавања/клесања једног модела pietà композиције. Досежући, притом, 
као и сакрална уметност, домен ,,ван причина и ствариˮ, Лалић дотиче 
саму суштину приказаног и опеваног призора, која пребива с ону страну 
видљивог – љубав, ,,која покреће Сунце и остале звезде.ˮ 

Извори

Алигијери 2016: Dante Aligijeri, Božanstvena komedija (prev. D. Mrao-
vić). Beograd: Dereta.

Библија или Свето писмо Старога и Новога завјета (превео Стари 
завјет: Ђ. Даничић, Нови завјет превео: В. С. Караџић). Београд: Бри-
танско и инострано библијско друштво, 1990.

Лалић 1969: Иван В. Лалић, Изабране и нове песме. Београд: Српска 
књижевна задруга.

Лалић 1997: Иван В. Лалић, О поезији (прир. А. Јовановић). Београд: 
Завод за уџбенике и наставна средства.

Лалић 2022: Иван В. Лалић, Писмо (допуњено и потпуно издање) 
(прир. А. Јовановић и Д. Ранчић). Београд: Српска књижевна задруга.

Ујевић 2004: Тин Ујевић, Колајна (прир. Л. Којен). Београд: Чигоја штампа.

ЛИТЕРАТУРА

Аврамовић 2015: Марко Аврамовић, Поновно писање песме: аутоци-
татност у ,,Страсној мериˮ и ,,Писмуˮ Ивана В. Лалића, Летопис Матице 
српске, год. 191, књ. 496, св. 1/2, 79–104. 

Алексић 2012: Милан Алексић, Религиозност и сумња у Канонима 
Ивана В. Лалића, у: Д. Бошковић (ур.), Српски језик, књижевност, умет-
ност: Зборник радова са VI међународног научног скупа одржаног на 
Филолошко-уметничком факултету у Крагујевцу (28–29. X 2011), Књига 
II: Бог, 401–410.



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 195

Асунто 1975: Розарио Асунто, Теорија о лепом у средњем веку (прев. 
Г. Ерњаковић, илустративне текстове са латинског прев. Љ. Црепајац). 
Београд: Српска књижевна задруга.

Аћимовић Ивков 2007: Милета Аћимовић Ивков, Породичне песме 
Ивана В. Лалића, у: А. Јовановић (ур.), Постсимболистичка поетика 
Ивана В. Лалића (зборник радова). Београд: Институт за књижевност и 
уметност, Учитељски факултет, 431–443.

Башчаревић 2016: Снежана С. Башчаревић, Религиозна тематика у 
послератном песништву: Павловић – Попа – Лалић, Наслеђе, 34, 9–20.

Бичков 2012: Виктор В. Бичков, Кратка историја византијске есте-
тике (прев. Н. Пољак). Београд: Службени гласник.

Благојевић 2023: Јован Благојевић, Мотив благовести као библијски 
подтекст у поезији Ивана В. Лалића, Култура: часопис за теорију и соци-
ологију културе и културну политику, 178/179, 137–155.

Божовић 1996: Гојко Божовић, Мудра страст, у: Д. Хамовић (ур.), 
Иван В. Лалић, песник (зборник). Краљево: Народна библиотека, 33–43.

Бошковић 2007: Александар Бошковић, У претећем знаку декон-
струкције, у: А. Јовановић (ур.), Постсимболистичка поетика Ивана В. 
Лалића (зборник радова). Београд: Институт за књижевност и уметност, 
Учитељски факултет, 399–429.

Веб 2009: Ruth Webb, Ekphrasis, Imagination and Persuasion in Ancient 
Rhetorical Theory and Practice. Surrey/Burlington: Ashgate.

Велмар Јанковић 1987: Светлана Велмар Јанковић, О поезији Ивана 
В. Лалића, у: Иван В. Лалић, Песме (прир. С. Велмар Јанковић). Београд: 
Просвета, IX–XLII

Дејвидсон 1983: Michael Davidson. Ekphrasis and the Postmodern 
Painter Poem. The Journal of Aesthetics and Art Criticism, XLII (1), 69–79

Делић 2003: Јован Делић, Дијалошка природа поезије и поетике 
Ивана В. Лалића, у: П. Палавестра (ур.), Споменица Ивана В. Лалића : 
поводом седамдесетогодишњице рођења, пет година по његовој смрти 
(1936–1996): примљено на IV скупу Одељења језика и књижевности од 23. 
априла 2002. године, на основу реферата академика Никше Стипчевића 
и академика Предрага Палавестре. Београд: Српска академија наука и 
уметности, 1–13.

Делић 2007: Јован Делић, Лалићев дијалог са савременом српском 
поезијом – ка експлицитној поетици Ивана В. Лалића, у: А. Јовановић 
(ур.), Постсимболистичка поетика Ивана В. Лалића (зборник радова). 
Београд: Институт за књижевност и уметност, Учитељски факултет, 19–58.



Милица Р. Миланков196

Делић 2011: Јован Делић, Иван В. Лалић и њемачка лирика. Београд: 
Српска књижевна задруга.

Делић 2019: Јован Делић, Иван В. Лалић као пјесник културе и дија-
лога, у: Д. Мршевић Радовић, Б. Сувајџић и др. (ур.), 50 година Међуна-
родног славистичког центра, књ, 1: Велике теме српске књижевности. 
Београд: Филолошки факултет Универзитета у Београду, Међународни 
славистички центар, 621–634.

Диби 2007: Žorž Dibi, Vreme katedrala (prev. Z. Stojanović). Sremski 
Karlovci–Novi Sad: Izdavačka knjižarnica Zorana Stojanovića.

Ђурић 2015: Miloš N. Đurić, Predgovor, u: Aristotel, O pesničkoj umet-
nosti (prev., predgovor i objašnjenja: M. N. Đurić). Beograd: Dereta, 9–53.

Еко 1992: Umberto Eko, Umetnost i lepo u estetici srednjeg veka (prev. 
T. Majstorović i S. Brajović). Novi Sad: IP Svetovi.

Јакоби 1995: Tamar Yacobi, Pictorial Models and Narrative Ekphrasis, 
Poetics Today 16 (4), Duke University Press, 599–649.

Јакоби 2004: Tamar Yacobi, Fictive Beholders: How Ekphrasis Drama-
tizes Visual Perception, in: Iconotropism: Turning Toward Pictures (ed. by E. 
Spolsky). Lewisburg: Bucknell University Press, 69–87.

Јакоби 2007: Tamar Jakobi, Ekfrastički model: oblici i funkcije (prev. 
V. Arsenić), Ulaznica: časopis za kulturu, umetnost i društvena pitanja, XLI 
(204–205), 155–171.

Јакоби 2009: Tamar Jakobi, Slikovni modeli i pripovedna ekfraza (prev. 
P. Šaponja), Polja: časopis za književnost i teoriju, 457, maj/jun, 61–102.

Јаћимовић 2007: Слађана Јаћимовић, Путописни елементи у поезији 
Ивана В. Лалића, у: А. Јовановић (ур.), Постсимболистичка поетика 
Ивана В. Лалића (зборник радова). Београд: Институт за књижевност и 
уметност, Учитељски факултет, 109–132.

Јовановић 1994: Александар Јовановић, Поезија српског неосимбо-
лизма: историја једне песничке осећајности. Београд: ̓ Филип Вишњићʼ.

Јовановић 1997а: Александар Јовановић. Биографија Ивана В. Ла-
лића, у: Иван В. Лалић, О Поезији (прир. А. Јовановић). Београд: Завод 
за уџбенике и наставна средства, 295–302.

Јовановић 1997б: Александар Јовановић, Иван В. Лалић или висока 
мера песничке уметности, у: Иван В. Лалић, Време, ватре, вртови (прир. 
А. Јовановић). Београд: Завод за уџбенике и наставна средства, 9–83.

Јовић 2007: Бојан Јовић, Византија и византинизам код К. Кавафија, 
В. Б. Јејтса, И. В. Лалића и Р. Силверберга, у: А. Јовановић (ур.), Постсим-
болистичка поетика Ивана В. Лалића (зборник радова). Београд: Институт 
за књижевност и уметност, Учитељски факултет, 231–263.



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 197

Козић 2024: Ана Козић, Слика, икона и скулптура Богородице у 
песмама Ивана В. Лалића, Philologia Mediana, 16, 53–61.

Кригер 1992: Murrey Krieger, Ekphrasis: The Illusion of the Natural 
Sign. Baltimore, London: The John Hopkins University Press.

Лазаревић ди Ђакомо 2012: Персида Лазаревић ди Ђакомо, Компа-
ративне студије: италијанско-српска поетска прожимања у ХХ веку. 
Београд: Институт за књижевност и уметност. 

Лесинг 1964: Gothold Efraim Lesing, Laokoon ili O granicama slikarstva 
i poezije (prev. S. Predić). Beograd: Rad.

Микић 1996: Радивоје Микић, Слика, убрзање и огледало, у: Д. 
Хамовић (ур.), Иван В. Лалић, песник (зборник). Краљево: Народна би-
блиотека, 69–95.

Миленковић 2019: Жарко Н. Миленковић, Песници визуелних све-
чаности (однос Ивана В. Лалића према Војиславу Илићу), Липар: часопис 
за књижевност, језик, уметност и културу, 69, 77–91.

Миленковић 2020: Жарко Н. Миленковић, Сакрални дискурс Ивана 
В. Лалића, Наслеђе, 46, 201–221.

Ораић Толић 1990: Dubravka Oraić Tolić, Teorija citatnosti. Zagreb: 
Grafički zavod Hrvatske.

Палавестра 2003: Предраг Палавестра, Простор и звук у ,,Римском 
квартетуˮ Ивана В. Лалића, у: П. Палавестра (ур.), Споменица Ивана В. 
Лалића : поводом седамдесетогодишњице рођења, пет година по његовој 
смрти (1936–1996) : примљено на IV скупу Одељења језика и књижевно-
сти од 23. априла 2002. године, на основу реферата академика Никше 
Стипчевића и академика Предрага Палавестре. Београд: Српска акаде-
мија наука и уметности, 129–134.

Панофски 1975: Ervin Panofski, Ikonološke studije: humanističke teme 
u renesansnoj umetnosti (prev. S. M. Ignjačević). Beograd: Nolit.

Петковић 2007: Ана Петковић, Античко наслеђе у поезији Ивана 
В. Лалића, у: А. Јовановић (ур.), Постсимболистичка поетика Ивана В. 
Лалића (зборник радова). Београд: Институт за књижевност и уметност, 
Учитељски факултет, 215–230.

Петковић 2007: Новица Петковић, Словенске пчеле у Грачаници: 
огледи и чланци о српској књижевности и култури. Београд: Завод за 
уџбенике.

Петровић 1988: Миодраг Петровић, О неким видовима поезије Ива-
на В. Лалића, Летопис Матице српске, год. 164, књ. 441, св. 6, 933–955.

Петровић 2007: Предраг Петровић, Између музике и смрти: Лалиће-
ве песме о Моцарту, у: А. Јовановић (ур.), Постсимболистичка поетика 



Милица Р. Миланков198

Ивана В. Лалића (зборник радова). Београд: Институт за књижевност и 
уметност, Учитељски факултет, 345–365.

Ристић 2022а: Татјана Ристић, Екфраза у Китсовој ,,Оди грчкој урниˮ, 
Филолог: часопис за језик, књижевност и културу, XIII (26), 370–393.

Ристић 2022б: Татјана Ристић, Историја појма екфразе: од реторичког 
до модерног одређења појма, Анали Филолошког факултета, XXXIV (2), 
165–179.

Стајнер 1991: Wendy Steiner, Pictures of Romance: Form against Con-
text in Painting and Literature. Chicago, London: The University of Chicago 
Press.

Стипчевић 1999: Никша Стипчевић, Учитавања. Београд: Завод за 
уџбенике и наставна средства.

Стојановић 2007: Драган Стојановић, Поверење у Богородицу. Бе-
оград: Досије.

Стојановић Пантовић 2007: Бојана Стојановић Пантовић, Наратив-
ност поезије Ивана В. Лалића, у: А. Јовановић (ур.), Постсимболистичка 
поетика Ивана В. Лалића (зборник радова). Београд: Институт за књи-
жевност и уметност, Учитељски факултет, 93–108.

Сторшког 2018: Camilla Storskog, Impressionism as Literary Picto-
rialism: Helena Westermarck, in: Literary Impressionisms: Resonances of 
Impressionism in Swedish and Finland-Swedish Prose 1880–1900, Ledizioni, 
109–129, https://books.openedition.org/ledizioni/9755 (26. 4. 2025)

Ужарева 2022: Драгица Ужарева, Аргонаути српске књижевности: 
Медитеран и љубав у делима Ивана В. Лалића, Јована Христића и Бори-
слава Радовића. Краљево: Народна библиотека ʼСтефан Првовенчаниʼ.

Урошевић 1996: Влада Урошевић, О процесу преобраћања у злато, 
у: Д. Хамовић (ур.), Иван В. Лалић, песник (зборник). Краљево: Народна 
библиотека, 27–31.

Успенски 1979: Boris A. Uspenski, Poetika kompozicije. Semiotika ikone 
(prev. N. Petković). Beograd: Nolit.

Финалди 2000: Gabriele Finaldi, The Image of Christ (w/ an Introduction 
by N. MacGregor and contributions by S. Avery-Quash, X. Bray, E. Langmuir, 
N. MacGregor, A. Sturgis). London: National Gallery Company Limited.

Хамовић 1996: Драган Хамовић, Господ видљив у простору, у: Д. 
Хамовић (ур.), Иван В. Лалић, песник (зборник). Краљево: Народна би-
блиотека, 45–53.

Харт 1975: Frederick Hartt, Michelangelo’s Three Pietàs: A Photograph-
ic Study by David Finn (text by F. Hartt). New York: Harry N. Abrams Inc. 
Publishers.



„Пиета” Ивана В. Лалића: Екфраза визуелног модела... 199

Хефернан 1993: James A. W. Heffernan, Museum of Words: The Poetics 
of Ekphrasis from Homer to Ashbery. Chicago, London: The University of 
Chicago Press.

Христић 2005: Јован Христић, Изабрани есеји. Београд: Српски ПЕН 
центар.

Шеатовић Димитријевић 2003: Светлана Шеатовић Димитријевић, 
О историји и Византији у поезији Ивана В. Лалића, Књижевна историја, 
год. 35, бр. 120/121, 481–494.

Шеатовић Димитријевић 2004: Светлана Шеатовић Димитријевић, 
Традиција и иновација: интертекстуалност у песништву Ивана В. Ла-
лића. Београд: ʼФилип Вишњићʼ.

Шеатовић Димитријевић 2007: Светлана Шеатовић Димитријевић, 
Лалићево море, од медитеранске чулности до старозаветног страха, у: А. 
Јовановић (ур.), Постсимболистичка поетика Ивана В. Лалића (зборник 
радова). Београд: Институт за књижевност и уметност, Учитељски фа-
култет, 133–160.

Шилер 1972: Gertrud Schiller, Iconography of Christian Art, volume 
2: The Passion of Jesus Christ (tr. by J. Seligman). Greenwich, Connecticut: 
New York Graphic Society Ltd.

Шпицер 1962: Leo Spitzer, The ˮ Ode on a Grecian Urn,ˮ or Content vs. 
Metagrammar, in: Essays on English and American Literature by Leo Шпицер 
(ed. by A. Hatcher w/ a Foreword by H. Peyre). Princeton, New Jersey: Princ-
eton Unversity Press, 67–97.

Milica R. Milankov

“PIETÀˮ BY IVAN V. LALIĆ: THE EKPHRASIS OF A VISUAL 
MODEL AND THE PRAISE OF THE VISUAL ARTS

S u m m a r y

In this paper we are focusing on the poem “Pietàˮ from the book of poems Script 
(1992) by Ivan V. Lalić. The poem has not been given much attention by the critics so far, 
with the exception of several valuable studies, which we wish to expand on. Our main 
focus is to analyse the nature of the poem by turning to different theories of the ekphrasis. 
Our basis theory is the theory of the ekphrasis of the visual model (Tamar Yacobi). By 
applying, but also questioning theories by Leo Spitzer, Murrey Krieger, Wendy Steiner, 
James Heffernan, Tamar Yacobi and others, and bringing together some seemingly disparate 
theoretical implications, we interpret the relationship between descriptive and narrative 



Милица Р. Миланков200

thrust, space and time, as well as the visible and the invisible in the poem. We also step 
into the inevitable interdisciplinary dialogue with art history, Christian iconography and 
visual representations suggested by the poem’s title, e. i. the pietà compositions, which 
associate with two major motifs in the poetry of Lalić – Madonna and love. By leaning 
on a centuries-long tradition of interpretating the relationship between literature and the 
visual arts, we draw a conclusion that “Pietàˮ is not to be reduced to any theoretical frame 
without reserve – the literary devices which it consists of reveal that it in fact represents 
a verbal praise of the visual arts.

Key words: Ivan V. Lalić, Script, “Pietàˮ, pietà, Madonna, ekphrasis, descriptive 
and narrative thrust, spatial and temporal arts, the visible and the invisible


